
Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 84

EDUCAÇÃO E CULTURA POPULAR NO CENTRO CULTURAL 
RAÍZES DO MARABAIXO EM MAZAGÃO VELHO-AP

Delcirene Videira da Silva1

Eugénia da Luz Silva Foster2

Elivaldo Serrão Custódio3

Resumo: O presente artigo tem como objetivo analisar as interfaces entre os saberes culturais e 
a Educação Popular no Centro Cultural Raízes do Marabaixo (CCRM), localizado em Mazagão 
Velho-AP, com ênfase nas práticas e atividades desenvolvidas junto às crianças. Trata-se de um estudo 
de caso de abordagem qualitativa, que utilizou como instrumentos de coleta de dados entrevistas 
semiestruturadas, observação participante, registros fotográficos, depoimentos e rodas de conversa. 
Os resultados evidenciam que o CCRM constitui-se como espaço de referência para a preservação 
e transmissão dos conhecimentos culturais de Mazagão Velho, ao promover vivências que integram 
crianças do Grupo Infantil Raízes do Marabaixo em processos de aprendizagem intergeracional. 
Nesses contextos, as crianças não apenas participam de práticas culturais, mas também constroem 
sentidos sobre identidade, pertencimento e valorização dos saberes locais. Os relatos infantis destacam 
o CCRM como um espaço dinâmico de experiência cultural, no qual o marabaixo se manifesta em 
sua pluralidade por meio da música, da dança e da improvisação dos versos, configurando-se como 
prática educativa e de fortalecimento da memória coletiva.

Palavras-chave: Marabaixo; cultura; ensino; criança; Mazagão Velho-AP.

1	 Mestranda em Educação pela Universidade Federal do Amapá (UNIFAP). Membro do Grupo 
de Pesquisa Educação, Interculturalidade e Relações Étnico-Raciais (UNIFAP/CNPq). E-mail. 
videiradelcirene@gmail.com Orcid:http://orcid.org/0000-0001-5589-0432

2	 Doutora em Educação pela Universidade Federal de Fluminense (UFF), com pós-doutorado 
em Educação pela Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ). Professora associada da 
Universidade Federal do Amapá (UNIFAP). Atua no Mestrado em Educação (PPGED/
UNIFAP) e no Doutorado em Educação da Amazônia (EDUCANORTE). Líder do Grupo 
de Pesquisa Educação, Interculturalidade e Relações Étnico-Raciais (UNIFAP/CNPq). E-mail: 
daluzeugenia6@gmail.com Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0807-0789

3	 Doutor em Teologia pela Faculdades EST, em São Leopoldo/RS. Pós-doutor em Educação pela 
Universidade Federal do Amapá (UNIFAP). Professor Adjunto da Universidade do Estado do 
Amapá (UEAP). Professor no Mestrado Profissional em Matemática da Universidade Federal 
do Amapá (UNIFAP). Lider e fundador do Grupo de Estudos e Pesquisas em Etnomatemática, 
Cultura e Relações Étnico-Raciais (GEPECRER). E-mail: elivaldo.pa@hotmail.com Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-2947-5347

Ensino  ·  Humanidades
Revista Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, 2025. ISSN 1983-0378

DOI: https://doi.org/10.22410/issn.1983-0378.v46i2a2025.4186
https://www.univates.br/revistas

-- Artigo recebido em 24/05/2025. Aceito em 20/10/2025. --

mailto:videiradelcirene@gmail.com
mailto:daluzeugenia6@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0807-0789


Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 85

EDUCATION AND POPULAR CULTURE AT THE RAÍZES DO 
MARABAIXO CULTURAL CENTER IN MAZAGÃO VELHO-AP

Abstract: This article analyzes the interfaces between cultural knowledge and Popular Education at 
the Raízes do Marabaixo Cultural Center (CCRM), located in Mazagão Velho, AP, with an emphasis 
on the practices and activities developed with children. This is a qualitative case study that used semi-
structured interviews, participant observation, photographic records, testimonies, and discussion 
groups as data collection tools. The results demonstrate that the CCRM serves as a reference space 
for the preservation and transmission of Mazagão Velho’s cultural knowledge, promoting experiences 
that integrate children from the Raízes do Marabaixo Children’s Group into intergenerational learning 
processes. In these contexts, children not only participate in cultural practices but also construct 
meanings about identity, belonging, and the appreciation of local knowledge. The children’s stories 
highlight the CCRM as a dynamic space for cultural experience, in which marabaixo manifests 
itself in its plurality through music, dance and the improvisation of verses, configuring itself as an 
educational practice and strengthening collective memory.

Keywords: Marabaixo; culture; education; children; Mazagão Velho-AP.

1 INTRODUÇÃO

Estudar os Saberes Culturais Tradicionais de Mazagão Velho-AP, que circulam 
no Centro Cultural Raízes do Marabaixo (CCRM) é ressignificar e valorizar esse 
espaço de Cultura Negra, construído pelos moradores da comunidade para manter 
viva as raízes de matriz africana, na esperança de salvaguardar a identidade cultural, 
desse território. Moura (2012), diz que é preciso refletir sobre a responsabilidade na 
manutenção da identidade étnica, preservando tradições africanas, dinamizando-as, 
elevando o status comunitário. 

Dessa forma, o trabalho torna-se relevante no âmbito social, uma vez que, 
a pesquisa traz uma discussão importante a respeito dos saberes culturais no 
município de Mazagão Velho-AP e a relevância do CCRM, pela responsabilidade 
de está desenvolvendo um trabalho de valorização da identidade negra das crianças 
locais. Os centros culturais, são meios de resistência da cultura negra com atividades 
ligadas aos saberes e a cultura, que na informalidade relacionam-se com as políticas 
afirmativas para a População Negra. 

Pinheiro (2023, p. 30) afirma que “a comunidade de Mazagão Velho como 
território de resistência, saberes, se transforma em um espaço propício para a 
afirmação da identidade cultural, étnica e a preservação das manifestações oriundas 
da ancestralidade”. Assim, o objetivo deste artigo é analisar os saberes culturais e 
suas interfaces com a Educação Popular no CCRM, em Mazagão Velho-AP, mais 
precisamente os saberes, fazeres culturais e as atividades que o Centro desenvolve 
com crianças.

A investigação tem como referência o Centro Cultural Raízes do Marabaixo, 
localizado em Mazagão Velho, distrito situado a aproximadamente 60 km da sede 
municipal, no estado do Amapá. A abordagem escolhida aproxima-se de um estudo 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 86

de caso qualitativo, conforme discutem Minayo (2011) e Lakatos e Marconi (2017). 
O tratamento dos dados foi conduzido à luz da proposta de análise de conteúdo, 
fundamentada nas contribuições de Bardin (2016).

Os instrumentos para a coleta de dados, foram entrevistas semiestruturadas, 
observação participante, registro fotografico, depoimentos e rodas de conversa. Os 
participantes da pesquisa foram 13 no total, sendo 10 crianças com idades entre 10 
e 12 anos, o coordenador do Centro Cultural e 02 professores da Escola Professora 
Agostinha Maria, mediante a participação voluntária dos envolvidos. 

Sobre os procedimentos éticos, ressalta-se que a pesquisa seguiu todos os 
protocolos conforme a Resolução nº 510/2016 do Conselho Nacional de Saúde, 
que regula estudos envolvendo seres humanos no Brasil sendo aprovada pela 
Comissão Nacional de Ética em Pesquisa (Plataforma Brasil) sob o n. 7.682.417. Os 
participantes foram informados sobre os objetivos da pesquisa, o caráter voluntário 
da participação e a garantia de anonimato. Um Termo de Consentimento Livre e 
Esclarecido (TCLE) foi obtido com assinatura de todos, assegurando o cumprimento 
das exigências éticas. 

2 A EDUCAÇÃO E A CULTURA POPULAR NO CENTRO CULTURAL 
RAÍZES DO MARABAIXO EM MAZAGÃO VELHO-AP

Segundo Pinheiro (2023), o CCRM, é um espaço comunitário de preservação 
da cultura negra. O Centro, “atua como um espaço que proporciona lazer, cultura, 
educação, entretenimento e que pode ser enquadrado nos direitos socioculturais que 
a comunidade negra reivindica, no que diz respeito a preservação de seus saberes e 
conhecimentos” (Pinheiro, 2023, p.52). Assim, o CCRM, vem contribuindo com 
a comunidade de Mazagão Velho-AP, para o fortalecimento, preservação da cultura 
negra mazaganense. 

Gomes e Gomes (2019), no livro “Luz Banda Placa”, afirmam que em 2005, 
no âmbito do projeto Emplacando, foi iniciado no Centro Cultural Raízes do 
Marabaixo (CCRM) um trabalho voltado à formação de crianças e adolescentes, 
com ênfase no ensino sistemático do canto, da dança e da execução instrumental 
do Marabaixo e do Batuque. Como desdobramento dessa iniciativa, em 2008 foi 
lançado o segundo CD intitulado Nossas Tradições, interpretado majoritariamente 
por esse público infantojuvenil. Os autores também destacam que, em parceria 
com o Placa Esporte Clube, criou-se em novembro de 2006 a escolinha de voleibol 
Acendino Jacarandá, que atendeu aproximadamente 80 crianças e adolescentes.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 87

Em 22 de fevereiro de 2010 teve início a primeira oficina de percussão, sob a 
coordenação de Jozué Videira (J.V.)4, com o apoio de monitores voluntários, entre 
eles Antônio José, Manoel Duarte, Rosângela, Magno e Paula. A atividade contou 
com ampla participação de crianças e adolescentes, que demonstraram engajamento 
e receptividade às orientações dos instrutores. Paralelamente, foi desenvolvida a 
oficina de musicalidade, conduzida pelos monitores Grilo, Álvaro, Álvaro Gomes 
e Diego Gomes.

Nessa direção, as oficinas de música, foram realizadas aos domingos pelo fato 
de os instrutores morarem em Macapá e não haver possibilidade de conciliar os 
horários das aulas durante os dias da semana. Mais uma vez, os participantes que 
marcaram presença nas oficinas de musicalização, foram as crianças e adolescentes. 
Nesse contexto, as ações e atividades comunitárias, foram realizadas em parceria 
com ponto de cultura, e componentes do grupo raízes do marabaixo e membros da 
comunidade de Mazagão Velho.

Figura 1 - Oficina de musicalidade

Fonte: Acervo pessoal dos autores, 2012.

As oficinas tiveram uma carga horária de 40 horas, com duração de duas 
semanas. O público alvo foram as crianças e a temática abordada; musicalidade no 
Brasil e no Amapá; prática da musicalização, músicas nacionais e regionais. Um 
dos objetivos desenvolver as habilidades indispensáveis de coordenação motora e 
sensibilidade auditiva das crianças e adolescentes. A oficina tinha como coordenação 
de Álvaro Gomes e J.V., instrutor: Edgar Augusto. 

Segundo Silva (2005), a arte africana apresenta um ritmo intrínseco e 
significativo, que articula de maneira coesa todas as partes da obra. Dessa forma, cada 

4	 Jozué da Conceição Videira (57 anos) conhecido na comunidade como “Juca”, nascido em 
Mazagão Velho-AP, Brasil, em 26/09/1949. Coordenador do CCRM. Participa das festividades 
ao Divino Espírito Santo há mais de 30 anos. É produtor dos instrumentos de percussão ligados a 
cultura de Mazagão Velho como; caixa, tambor de marabaixo e batuque, reco-reco/pau de chuva 
e taboca. Realiza oficinas de máscaras em argila e percussão de marabaixo.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 88

produção artística africana está impregnada de um ritmo portador de sentido, no 
qual os elementos se encontram ritmicamente interligados. Como enfatiza o autor: 
“[...] o ritmo dos instrumentos de percussão. O som dos tambores é linguagem: é a 
palavra dos antepassados, que falam através deles, fixando os ritmos fundamentais” 
(Silva, 2005, p. 136).

A oficina de percussão, iniciou no dia 16 de julho de 2012, em uma segunda-
feira. Contou com a participação de 27 alunos inscritos, com temática voltada para 
os ritmos tradicionais mantidos pela própria comunidade, tendo o coordenador J.V. 
e apoio do instrutor Manoel Duarte.

A imagem abaixo registra as aulas de percussão e os jovens e crianças 
que marcaram presença na oficina. Vale ressaltar que, no contexto africano, 
determinados ritmos conseguem gerar um tipo específico de movimento e um certo 
nível de energia (Silva, 2005). É nesse ritmo contagiante de percussão de marabaixo 
e batuque que as crianças vão construindo a sua identidade cultural negra. 

Figura 2 - Oficina de Percussão

Fonte: Acervo dos autores, 2012.

Gomes e Gomes (2019) destacam que foi implementada uma sala de 
laboratório de informática com o objetivo de promover oportunidades de inclusão 
digital para crianças, adolescentes e o público em geral. Em um momento posterior, 
a oficina foi novamente realizada, em 30 de julho de 2012, com aprofundamento 
em novas técnicas. As atividades ocorreram em três turnos: manhã e tarde destinados 
ao público infantil e adolescente, e noite voltada ao público adulto. O curso foi 
conduzido sob a direção de J.V. e Carlitão, com a atuação dos instrutores Antônio 
Carlos e Marques Cordeiro.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 89

Figura 3 - Grupo Raízes do Marabaixo Infantil de Mazagão Velho em apresentação 
no ano de 2007

Fonte: Arquivo pessoal dos autores desse período. 

A Figura 3 registra a primeira apresentação deste Grupo Raízes do Marabaixo 
Infantil, em 23 de janeiro de 2006, no aniversário de fundação de Mazagão Velho. 
Portanto, esta foi a primeira formação do grupo infantil, ocorrida em 2005. O 
CCRM atende um quantitativo de 100 pessoas, entre crianças e jovens, que 
participam de atividades oferecidas durante o ano todo. Nesse contexto, o CCRM 
se caracteriza como um espaço educativo não escolar, com interesse educativo 
Severo (2015). Esse modelo educativo é crucial para o trabalho educativo em prol 
dos meninos negros e meninas negras. Frequentemente, eles deparam com uma 
educação que não contempla a cultura negra. Nesse viés, o CCRM se revela como 
um importante espaço educativo, de desenvolvimento da cultura negra amapaense. 

É inegável a importância do CCRM em Mazagão Velho-AP, para a 
continuidade e preservação das tradições, culturais. Sobre esse foco, mestre da tradição 
oral africana, Amadou Hampâté Bâ (2010, 169) diz que; “uma vez que se liga ao 
comportamento cotidiano do ser humano e da comunidade, a cultura africana não 
é, portanto, algo abstrato que possa ser isolado da vida”. Diante da visão do autor, 
negros e negras vistor a partir de sua própria história contadas por eles mesmos, e 
não por meio de uma concepção eurocêntrica e estereotipa ou folclorizada. Nessa 
direção, o CCRM, caminha, via ações educativas de predominância na tradição oral 
das tradições culturais de matriz ancestral.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 90

Figura 4 – Composição do último Grupo Raízes do Marabaixo Infantil de Mazagão 
Velho

Fonte: Acervo dos autores, 2023.

A Figura 4 registra a composição do último Grupo Raízes do Marabaixo 
Infantil, em 25 de novembro de 2023. As crianças apresentaram-se com seus 
trajes de marabaixeiras, cantaram e dançaram com os visitantes ao som da caixa de 
marabaixo. 

A dança do marabaixo é uma das manifestações presentes no CCRM. Durante 
os ensaios, elas aprendem a tocar as caixas e cantar os versos de marabaixo. Sempre 
que são convidadas a participar em eventos. Logo, o “Marabaixo, como conteúdo 
educacional, oportunizará aos educandos o conhecimento de outras formas de 
saberes, outras formas de ser/existir como sujeitos históricos, sociais e corpóreos 
[…]” (Videira, 2014, p.17). 

Videira (2014) argumenta ainda que incluir o marabaixo como ferramenta 
educacional pode ajudar os estudantes a descobrir outras formas de saber e a 
compreenderem suas próprias identidades como seres históricos, sociais e corporais. 
Freire (2016; 2020) enfatiza que a escola e, especialmente, os educadores devem 
respeitar as condições culturais e a identidade dos alunos. Uma vez que, a educação 
como um ato político, nos desafia a refletir sobre seu propósito e a assumir a 
responsabilidade por sua capacidade de transformar ou reproduzir o mundo.

3 AS PRÁTICAS E AÇÕES EDUCATIVAS REALIZADAS NO CCRM COM 
AS CRIANÇAS 

O CCRM configura-se como um espaço educativo essencial para a preservação 
e o fortalecimento da cultura negra amapaense, articulando saberes e práticas 
tradicionais a processos formativos comunitários. Brandão (1986) já destacava que 
a educação popular, historicamente, constituiu-se como uma alternativa pedagógica 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 91

de trabalho com os sujeitos e grupos populares em seus contextos de vida e de 
trabalho, envolvendo dimensões escolares e extraescolares. Nesse sentido, o CCRM 
materializa-se como um lócus de transmissão de saberes, memória e identidade.

A oficina de torração do cacau, narrada pelo coordenador J.V. (57 anos), 
ilustra como as práticas culturais se entrelaçam a dimensões de pertencimento e 
ancestralidade. O processo, que se inicia com a colheita e secagem dos grãos até a 
torração cuidadosa no forno, não apenas ensina técnicas culinárias, mas também 
resgata tradições vinculadas à Festa do Divino Espírito Santo. 

Figura 5 – Torração do cacau para a Festa do Divino Espírito Santo

Fonte: Acervo dos autores, 2023.

O depoimento de J.V. revela a consciência de continuidade histórica: ao 
afirmar que “isso faz parte da nossa história de vida [...] é fundamental a gente 
manter isso vivo”, evidencia-se o que Hooks (2019), em Olhares Negros, denomina 
de pedagogia enraizada na experiência coletiva da comunidade negra, em que o 
ato de ensinar e aprender está intimamente ligado à valorização da identidade e da 
memória.

Nessa mesma direção, Bhabha (2019), em O Local da Cultura, aponta que os 
espaços culturais híbridos constituem interstícios em que identidades se recriam a 
partir do contato com práticas históricas. O CCRM, nesse sentido, é um espaço de 
reinscrição da cultura negra amapaense, onde práticas como a torração do cacau e a 
produção da bejucica se tornam rituais pedagógicos que reafirmam pertencimento 
e resistência cultural.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 92

Figura 6 - Produção de Bejucica e cozimento no forno

Fonte: Acervo dos autores, 2023.

Os relatos de Tia Joca, ao narrar a fabricação da bejucica como tradição 
transmitida por mulheres de gerações anteriores, ressaltam o papel das figuras 
femininas na continuidade cultural. A centralidade da ancestralidade feminina 
dialoga com Nogueira (2020) e Custódio e Foster (2023), ao discutirem a intolerância 
religiosa e a resistência das práticas afro-brasileiras frente à deslegitimação histórica, 
apontam que a preservação dos saberes ancestrais é também um ato político de 
afirmação identitária.

As pesquisas acadêmicas sobre o Marabaixo, como as de Almeida (2024) e 
Madureira (2019), reforçam esse entendimento ao analisarem a potência educativa 
dessas manifestações culturais no Amapá. Tais estudos evidenciam que o Marabaixo, 
assim como as práticas alimentares aqui descritas, transcende a dimensão festiva e 
constitui um campo de formação identitária, de sociabilidade e de resistência da 
população negra.

No âmbito das práticas pedagógicas, Brandão (2000) reforça que “homens 
entre si se ensinam e aprendem”, sublinhando que a educação emerge nas relações 
de troca e convivência. Isso é visível na participação ativa das crianças nas oficinas, 
como no caso de Cadu, que se insere no processo comunitário ao lado dos adultos, 
demonstrando que a aprendizagem se constrói pela interação intergeracional. Assim, 
confirma-se o que Hooks (2017), em Ensinando a Transgredir, conceitua como uma 
pedagogia crítica, em que a experiência vivida e a prática comunitária tornam-se 
elementos centrais do processo educativo.

Dessa forma, o CCRM constitui-se não apenas como espaço cultural, 
mas como território pedagógico que articula práticas educativas não formais, 
sustentadas na ancestralidade, no pertencimento e na valorização da identidade 
negra. Como reforçam Pinheiro (2023) e Foster e Custódio (2024), essas práticas 
ampliam a discussão sobre os direitos de aprendizagem de crianças em comunidades 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 93

tradicionais e consolidam um conhecimento específico que fortalece os laços 
coletivos, tornando-se estratégias fundamentais de resistência e afirmação cultural.

3.1 O protagonismo das crianças no CCRM: vivências, experiência e 
identidade negra

O melhor caminho para a continuidade, preservação e proteção da Cultura, 
são as crianças” (J.V., Depoimento em 14/10/2024).

Com essa narrativa de J.V., um dos participantes desse estudo, iniciamos a 
discussão deste tópico, ressaltado a importância das crianças na cultura local e nos 
saberes e fazeres da comunidade de Mazagão Velho-AP. O depoimento sublinha a 
importância de incluir nos currículos e práticas educacionais de ensino formais e 
informais que conectem as crianças à sua herança cultural. A seguir, apresentaremos, 
as crianças protagonistas/participantes da pesquisa, o perfil socio histórico e cultural 
das crianças, as oficinas com as crianças realizadas na escola Agostinha Maria. 

3.2 Perfil Socio Histórico e Cultural das Crianças Participantes

Os dados e os elementos coletados possibilitaram a construção do perfil sócio 
histórico e cultural das crianças participantes da pesquisa, o referido perfil ressalta 
aspectos da vida e informações individuais das crianças esses elementos trouxeram 
uma visão mais ampla da realidade da cultura e de sua relação com o Centro e com 
o Grupo Infantil Raízes do Marabaixo de Mazagão Velho-AP. 

A partir dos cuidados éticos a que uma pesquisa científica deve ser submetida 
e das conversas estabelecidas com os responsáveis e com as crianças, os seus nomes 
foram preservados sendo substituídos por nomes fictícios, cuja escolha se deu em 
função do objeto de estudo. A escolha dos nomes fictícios trouxe à tona elementos 
das letras de marabaixo, como forma de homenagear as crianças que gostam de 
canta e dançar marabaixo como forma dá visibilidade ao protagonismo das crianças 
de Mazagão Velho-AP. 

O Quadro 1 a seguir apresenta informações significativas das crianças 
participantes das oficinas e das rodas de conversas e seus nomes serão substituídos 
por palavras que compõe os ladrões de Marabaixo5. É pertinente destacar que 
todas as crianças participantes da pesquisa fazem parte do Grupo Infantil Raízes 
do Marabaixo de Mazagão Velho, estudantes da EMEF Profa. Agostinha Maria da 
Silva Penha. 

5	 Narrativa poética em forma de música do povo negro do Amapá. “[...] Os ladrões são versos 
roubados da memória por pessoas que têm habilidades com a rima. Na letra das cantigas do 
Marabaixo podemos perceber a presença de uma literatura afrodescendente” (Videira, 2020, p. 
74). 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 94

Quadro 1 – Caracterização do perfil sócio histórico das crianças

PARTICIPANTE IDADE SEXO ESCOLARIDADE ORGANIZAÇÃO FAMILIAR

ROSA BRANCA 12 anos F 5º ano mora com os pais, irmã, sobrinho, 
avós, tio e tia

AÇUCENA 12 anos F 5º ano mora com a mãe, irmãos, 
sobrinhos e padrasto

LELÊ 10 anos F 4º ano mora com os pais, irmã, sobrinho, 
avós, tio e tia

MOÇA 
MORENA

10 anos F 4º ano mora com os pais, irmã, irmão

CAFUZA 12 anos F 5º ano mora com os pais, e irmãos
LÍRIO VERDE 10 anos M 3º ano mora com a mãe

OH NEGO 10 anos M 3º ano mora com os pais e irmãos
TALINA 10 anos F 4º ano mora com os pais, irmãos, 

sobrinha e cunhado
CURICA 10 anos F 4º ano mora com a mãe, padrasto, avó

RIO MUTUACÁ 10 ano M 3º ano mora com os pais e irmãos
Fonte: Elaboração própria, 2024.

As oficinas foram realizadas durante a semana do dia 22 a 26 do mês de 
outubro de 2024, na escola Agostinha Maria com 10 crianças participantes da 
pesquisa, (sete meninas e três meninos), as quais fazem parte do grupo infantil 
Raízes do Marabaixo de Mazagão Velho. Foi necessaria ajuda do J.V. para conduzir 
as oficinas de confecção de máscaras da festa de São Tiago, percussão de Marabaixo 
e canto e dança de Marabaixo.

Antes de colocar as mãos na argila o oficineiro J.V., conversou com as crianças, 
sobre a importância das máscaras na festividade de São Tiago. Ali junto as crianças 
amassaram o barro para melhor modelagem, as crianças meteram as mãos no barro 
e fizeram suas produções seguindo o comando de J.V., como mostra a imagem a 
seguir.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 95

Figura 7 - Oficina de máscara da Festa de São Tiago

Fonte: Acervo dos autores, 2024.

Durante as oficinas, foi possível observar a participação e envolvimento das 
crianças muita energia e disposição, falavam ao mesmo tempo, e pediam atenção do 
J.V. o tempo inteiro, o desafio era construir um rosto uma moldura. Cada criança 
criou a sua conforme sua imaginação. A confecção das máscaras demandou mais 
tempo, foram três dias para moldar e colagem com tiras de papéis e secagem das 
máscaras até o ponto ideal para a pintura. Durante esse contato com argila, as 
crianças se divertiram muito e foram moldando até o formar um rosto. Na etapa da 
pintura eles foram dinâmicos e cada um usou sua criatividade. Usaram tonalidades 
e variedades de cores, tudo para deixar as máscaras bonitas e coloridas.

Figuras 8 e 9 - Pintura das máscaras e resultado final

 
Fonte: Arquivo dos autores, 2024.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 96

Esse momento exigiu muita concentração, a pintura é a parte de acabamento 
da máscara. A oficina não beneficia somente as competências artísticas, como 
também as crianças aprendem sobre suas raízes culturais de Mazagão Velho, sobre 
a importância desses saberes culturais para a construção da identidade negra das 
crianças. Essa percepção é reforçada também por meio das vozes das crianças que 
participaram da oficina como se ver trechos abaixo: 

[...] professora ensinou a gente fazer máscara de barro ela explicou também, 
que nós viemos da África e que a gente aqui em Mazagão Velho é rico de 
cultura (Cafuza, 12 anos).

A minha máscara eu vou dar de presente para o meu pai pra ele brincar na 
festa de Sã Tiago (Moça Morena, 10 anos).

Por fim, essas reflexões, apoiadas também nas vozes das crianças observadas 
nos permite identificar as interações entre a criança e os saberes culturais tradicionais 
através de pratica artística e do brincar as crianças constroem seus conhecimentos 
sobre a cultura que foi herdada pelos antepassados. Logo, conforme Moura (2012) 
quando expressa que a cultura africana ancestral é um esforço dos negros e negras 
para preservar a identidade étnica em comunidades rurais negras. 

Na oficina percussão de Marabaixo, foi apresentado os instrumentos que são 
utilizados nas festividades de Nossa Senhora da Piedade e Senhora da Luz, como 
tambores e tabocas. E ainda as caixas de marabaixo, essa eles conhecem e sabem 
tocar. A imagem abaixo, mostra a hora do intervalo da oficina, onde as crianças se 
reuniram e fizeram uma percussão de marabaixo. 

Figura 10 - Roda de percussão e canto das crianças

Fonte: Arquivo pessoal dos autores, 2024.

É perceptível afinidade das crianças com os instrumentos, caixas e baquetas 
realizaram rapidamente um som de percussão acompanhada com uma taboca ou 
(pau de chuva), e as cantoras soltaram a voz nos ladrões de marabaixo. Moura 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 97

(2012), descreve que esses instrumentos de percussão são frequentes na África e em 
muitos lugares no Brasil. Aqui em Mazagão Velho, os/as caixeiros (as), tocam com 
baquetas, em festas do Divino ao dançarem o marabaixo. Logo, conforme Videira 
(2014, p.16), Marabaixo é uma “[...] dança de base africana e afrodescendente, 
dança tradicional, festiva e religiosa, dentro da filosofia do catolicismo de preto é 
coisa séria é tradição [...]”. isso as crianças expressam muito bem na intimidade com 
a caixa de marabaixo, como mostra a imagem a seguir:

Figura 11 – Toque da caixa na oficina de percussão de Marabaixo

Fonte: Arquivo pessoal dos autores, 2024.

As crianças aprendem muito nas oficina, durante a percussão de Marabaixo, 
foi possível observar que elas vão criando habilidade com os instrumentos aprendem 
a valorizar as tradições e a finalidade que as caixas e os tambores têm com a hitória e 
a cultura de Mazagão Velho. É lindo vê os olhinhos brilhando e a vontade de tocar a 
caixa, entendem também que tocar a caixa é coisa seria e precisa ter responsabilidade 
e zelo com os instrumentos. Vivenciam os saberes culturais no tocar das caixas e 
tambores, no canto e na dança de marabaixo e batuque. Assim,vão construindo 
a sua identidade. Assim, conforme, Hall (2019), a construção da identidade do 
indivíduo começa na interação com o outro e com a cultura, tornando a identidade 
o elo que liga o eu interno ao externo. 

Nesse sentido, elas vão construindo o conhecimento histórico e cultural, uma 
vez que a identidade cultural, recobre uma realidade muito complexa que englobam 
fatores como: históricos, culturais e racias. Munanga (2019, p. 1) considera que o 
“ processo de construção da identidade nasce a partir da tomada de consciência das 
diferenças entre “nós” e“outros”, [...]considerando que todos vivem em contexto 
socioculturais diferenciado”.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 98

Vale mencionar que a oficina de canto e dança de Marabaixo completou a 
semana e encerramento das oficinas. Nessa oficina as crianças trabalharam a escrita 
e a leitura, foram utilizados materiais com; lápis, canetas e papel A4 e caixas de 
marabaixo, as orientações foram dadas pelo oficineiro J.V. e o desafio era, produzir 
ladrões (versos) de marabaixo. Como mostra a imagem abaixo, das produções dos 
versos dos ladrões que as crianças produziram na oficina. 

Figura 12 – Produção de ladrões de marabaixo 

Fonte: Arquivo pessoal dos autores, 2024.

Figura 13 – Ensaio dos ladrões de marabaixo

Fonte: Arquivo pessoal dos autores, 2024.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 99

Durante os ensaios as crianças tiveram dificuldades para encaixar o verso com 
a melodia, foram vários ensaios, mas, logo entraram no clima da música. Assim, 
o ensaio das crianças participantes virou uma grande festa, elas soltaram a voz, 
conforme o refrão de marabaixo que diz; “Eu vou eu vou, eu vou pra lá, ao som 
dessa caixa eu vou, marabaixo dançar”. Assim, seguiram e a cada refrão cantado, um 
jogava seu ladrão:

O meu nome é Rivaldo tô aqui pra me mostrar eu só danço marabaixo é pra 
gente se alegrar (Oh Nego, 10 anos).

Quando eu vim da minha Terra trouxe dois maracujás, um verde outro 
amarelo com a esperança de voltar (Talina, 10 anos).

O meu nome é Aila, estou aqui para cantar, no rodar da minha saia meu canto 
vou encantar (Açucena, 12 anos).

Meu nome é Ana Cássia, gosto muito desse lugar, canto e danço marabaixo no 
Estado do Amapá (Moça Morena, 10 anos).

O meu nome é Cibeli gosto muito de dançar, canto e danço marabaixo e eu 
vim me apresentar (Cafuza, 12 anos).

As oficinas constituíram espaços privilegiados de interação e aprendizagem 
para as crianças, possibilitando a vivência e a valorização de práticas culturais locais. 
Nesse contexto, destacou-se a escrita dos ladrões de marabaixo, cuja elaboração partiu 
da identificação do próprio nome das crianças, servindo como ponto inicial para o 
exercício de criação textual. A experiência revelou não apenas o desenvolvimento de 
habilidades linguísticas e poéticas – ao compreenderem que os ladrões demandam 
uma estrutura e organização rítmica –, mas também a emergência de um sentimento 
de pertencimento ao universo cultural mazaganense.

O pertencimento, conforme Bauman (2021), refere-se ao vínculo que conecta 
o indivíduo a um grupo, oferecendo-lhe segurança identitária. Para Tuan (2015), tal 
sentimento está ligado à experiência do lugar, em que práticas culturais constroem 
referências de reconhecimento coletivo. Hall (2019), por sua vez, entende a 
identidade como um processo em constante construção, no qual o pertencimento 
cultural atua como elemento central. Assim, as oficinas, ao articularem expressão 
literária e tradição cultural, favoreceram tanto o aprendizado formal quanto a 
construção identitária das crianças. 

Sobre as cantigas de marabaixo, nos revelam uma riqueza cultural baseada 
no improviso e nas múltiplas funções de comunicação centrada na literatura e na 
identidade afrodescendente do Amapá. De acordo com J.V., nos anos de 1960, os 
ladrões eram cantados pelos pioneiros ilustres, alguns já partiram, como o saudoso 
senhor Bilo Nunes, dona Odacina e entre outros mazaganenses. ele preocupado 
com a importância continuidade e preservação das tradições. A partir dos anos de 
1975, 1975 e anos de 1980, uma juventude liderada pelo J.V. começa um trabalho 
voltado para a continuidade da cultura de Mazagão Velho, conforme depoimento 
de J.V., 57 anos.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 100

Durante a década de 1960, a cultura local era dirigida pelos membros 
mais antigos da comunidade. Somente os pioneiros produziam e tocavam 
instrumentos, cantavam e dançavam Marabaixo e batuque. Por volta de 1975, 
o senhor Memézio e sua esposa, Dona Odacina, me conduziram ao universo 
cultural das celebrações culturais de Mazagão Velho. Começa então, uma nova 
história de envolvimento dos jovens nos saberes culturais, uma batalha para 
fazê-los entender da necessidade de repassar os saberes para os mais jovens para 
que a cultura não desaparecesse, e atualmente ainda encontramos resistência 
por conta da apropriação dos saberes culturais [...] (J.V., Depoimento em 
14.10.2024). 

O relato de J.V., nos traz uma perspectiva valiosa sobre a dinâmica cultural em 
Mazagão Velho ao longo das décadas. Percebe-se claramente a restrição e resistência 
na transmissão dos saberes para as novas gerações. Ele acredita que o envolvimento 
dos jovens fortalece positivamente na salvaguarda do Marabaixo e do batuque. Essa 
batalha para engajar a juventude revela um desafio constante na manutenção das 
tradições. Com a partida dos mais antigos, os saberes estavam se perdendo. Por essa 
razão, J.V. ao longo dos anos vem promovendo um trabalho com oficinas e palestras 
sobre os saberes para a manutenção da cultura de Mazagão Velho e da Amazônia 
amapaense. Diante deste contexto, acredita-se que o depoimento de J.V. é um 
chamado à ação e à reflexão sobre a importância da memória e da continuidade 
cultural.

3.3 Os Saberes das crianças nas Expressões de Pertencimento

“Amigos cheguem aqui vou cantar pra vocês este é Mazagão Velho que tem 
festa todo mês”. 

“Em janeiro dia 10 tem festa de São Gonçalo, 23 é nossa Vila que está de 
aniversário”. 

A partir dos ladrões de Marabaixo, acima citados, um convite direto para as 
manifestações culturais que são realizadas e apreciadas na comunidade, através do 
ritmo empolgante do ladrão de marabaixo, daremos início às categorias de análises 
que versam sobre saberes nas expressões de pertencimento, saberes da história e 
saberes culturais das crianças de Mazagão Velho-AP.

As manifestações culturais de Mazagão Velho, particularmente expressas por 
meio do marabaixo, configuram-se como práticas de resistência, memória e produção 
de identidade coletiva. Os versos entoados nos chamados ladrões de marabaixo, 
como no trecho “Amigos cheguem aqui vou cantar pra vocês este é Mazagão 
Velho que tem festa todo mês”, funcionam como convites diretos às manifestações 
culturais e, ao mesmo tempo, como registro oral da vida comunitária. Nesse sentido, 
o marabaixo pode ser compreendido como um calendário festivo transmitido pela 
oralidade, que estrutura a vida social, cultural e religiosa da comunidade.

A partir desse refrão, inauguram-se categorias de análise que tratam dos saberes 
de pertencimento, dos saberes da história e dos saberes culturais das crianças de 
Mazagão Velho. A primeira roda de conversa com as crianças participantes ocorreu 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 101

em uma manhã de terça-feira, após a semana das oficinas dos saberes, na Escola 
Agostinha Maria, situada na Rodovia Mazagão Velho, no município de Mazagão, 
estado do Amapá. O contato inicial deu-se por meio de uma roda de conversa, 
precedida pela contação da história da fundação de Mazagão Velho, realizada por 
J.V., a partir de narrativas orais entremeadas por versos de marabaixo. Durante a 
roda, as crianças sentaram lado a lado para ouvir a história da vila e das festividades 
culturais, cantadas na voz de J.V.

Figura 14 – 1ª Roda de Contação de História sobre Mazagão Velho

Fonte: Acervo pessoal dos autores, 2024.

Logo, as crianças entraram no ritmo e acompanharam o refrão “meu Mazagão 
do coração tem o marabaixo que é animação”. Em seguida, J.V. pediu que elas 
cantassem os versos que haviam produzido durante a oficina de canto e dança, mas, 
em um primeiro momento, mostraram-se envergonhadas. Com o desenrolar da 
dinâmica, entretanto, foram se envolvendo e participando da roda.

Figura 15 – Roda de percussão marabaixo e batuque

Fonte: Acervo pessoal dos autores, 2024.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 102

As letras de marabaixo relatam o calendário festivo da comunidade, com 
celebrações ao longo de todo o ano, algumas organizadas pela igreja e outras pela 
própria coletividade. Durante a contação, a interação entre J.V. e as crianças foi 
imediata e espontânea, fortalecida pelo fato de ele ser uma referência cultural na 
comunidade. Entre olhares e risos, o processo envolveu cantos tradicionais, como 
o refrão da lenda da cobra chitá: “se é mentira ou verdade, eu não sei o que dizer, 
eu só sei que me contaram e eu conto para vocês, tia Ana criava uma cobra que se 
chamava chitá, se ela é viva ou é morta, ninguém sabe onde ela está”. O mito foi 
construído coletivamente, alternando a voz do contador com as intervenções das 
crianças.

A seguir, alguns excertos das falas infantis revelam o aprendizado e o 
intercâmbio de saberes no CCRM:

Sim, a gente já cantou, a gente já dançou e já ensaiou com o Jozué. Ele nos 
ensina lá no Centro a dançar, tocar caixa de marabaixo, batuque e outras 
coisas (Curica, 10 anos).

Sim, eu já aprendi a tocar caixa de marabaixo, cantar, jogar os versos eu não 
sei bem. E tipo, lá no Centro tem a torração do cacau e beju de tapioca, essas 
coisas todas (Lelê, 10 anos).

Aprendi a tocar a caixa de marabaixo no Centro, eu tenho roupa de marabaixo, 
eu danço e toco caixa de marabaixo (Oh Nego, 10 anos).

As falas evidenciam que a roda de conversa é uma ferramenta metodológica 
importante para promover oralidade, escuta e interação. Além disso, revelam a 
relevância das oficinas como estratégias para desenvolver o conhecimento histórico, 
cultural e social das crianças acerca da história de Mazagão Velho. Conforme 
Loureiro (1995), a cultura amazônica está profundamente marcada pela oralidade 
como forma de transmissão histórica e artística, e, nesse sentido, Mazagão Velho 
reafirma sua vitalidade cultural por meio de seus mantenedores.

Ao serem questionadas sobre a história de Mazagão Velho, as crianças 
apresentaram respostas que refletem consciência histórica e pertencimento:

Minha professora no 3º ano explicou que nós viemos da África e que a gente 
aqui em Mazagão Velho é rico de cultura (Cafuza, 12 anos).

Mazagão Velho foi fundada em 23 de janeiro de 1770, famílias que vieram da 
África” (Lírio Verde, 10 anos).

Mazagão Velho é a raiz da nossa cultura, de nossa História, do nosso povo, e o 
marabaixo é a nossa História, que nós viemos da África, que nosso povo tem 
cultura e fé. Nossa trajetória do passado e do futuro vem da cultura, e assim 
deve ser até o resto de nossas vidas (Cafuza, 12 anos).

Gosto muito de morar aqui, gosto das festas de São Tiago e do Divino Espírito 
Santo. Minha família é daqui e gosta de morar aqui (Rosa Branca, 12 anos).

Mazagão Velho é uma cidade cultural, tem muitas festas, eu sou de Mazagão 
Velho (Talina, 10 anos).



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 103

Mesmo aquelas que não se expressaram verbalmente demonstraram, por meio 
de olhares e gestos, engajamento com as narrativas. As falas e expressões corporais 
evidenciam que as crianças aprendem desde cedo a valorizar as manifestações 
culturais e religiosas da comunidade, apropriando-se dos saberes ao imitar os adultos 
nas festividades de marabaixo e batuque.

A primeira roda de conversa foi concluída ao som dos instrumentos – caixa 
de marabaixo, tambor de batuque, taboca e pandeiro confeccionado com material 
reciclável. As crianças interagiram e encerraram a atividade com o canto: “Chegou, 
chegou à festa da Piedade, chegou, chegou à festa da Piedade, dia 11 de julho é o 
dia da chegada”. Como afirma Silva (2005, p. 136): “O ritmo das palavras é o ritmo 
dos instrumentos de percussão. O som dos tambores é linguagem: é a palavra dos 
antepassados, que falam através deles fixando os ritmos fundamentais”.

A segunda roda de conversa foi dedicada à produção de desenhos livres, 
nos quais as crianças expressaram vivências, sentimentos e percepções acerca das 
oficinas, instrumentos e atividades do CCRM. 

Eu desenhei a Igreja Nossa Senhora da Assunção, o monumento em frente 
à igreja, com as estátuas dos padres, árvores de manga, e pessoas dançando 
marabaixo na porta da igreja (Cafuza, 12 anos).

Inicialmente, algumas relataram dificuldades: “não sei desenhar direito”, mas, 
após incentivo, passaram a registrar elementos culturais e lugares significativos, 
como a igreja Nossa Senhora da Assunção de Mazagão Velho:

Figura 16 – Desenho da igreja N.S. da Assunção de Mazagão Velho, feito por uma 
participante

Fonte: Arquivo pessoal dos autores, 2024.

Esses registros gráficos revelam a apropriação das crianças sobre os símbolos e 
referências culturais de Mazagão Velho, bem como sentimentos de pertencimento e 
amor à comunidade. De acordo com Munanga (2019), a construção da identidade 
cultural nasce da consciência histórica e do sentimento de pertença à ancestralidade. 
Moura (2012, p. 69) acrescenta que “a vida nas comunidades negras rurais é 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 104

intercalada por sons dos instrumentos de trabalho no campo e batidas de tambores 
nas festas, percussões que contam histórias, lutas, alegrias e tristezas do povo negro”.

A terceira roda de conversa organizou, junto às crianças, um painel de 
fotografias com imagens dos lugares e instrumentos de percussão do marabaixo. 

Figura 17 - Painel de fotografias: saberes culturais de Mazagão Velho

Fonte: Acervo pessoal dos autores, 2024.

Ao serem questionadas sobre as oficinas no CCRM, reforçaram:
Sim, a gente já cantou, a gente já dançou e já ensaiou com o Jozué, e ele 
nos ensina lá no Centro a dançar, tocar caixa de marabaixo, batuque e outras 
coisas (Curica, 10 anos).

Sim, eu já aprendi a tocar caixa de marabaixo e cantar, jogar os versos eu não 
sei bem. Lá no Centro tem a torração do cacau e fazer beiju de tapioca, essas 
coisas todas (Lelê, 10 anos).

As falas de Curica e Lelê evidenciam que o CCRM é espaço de múltiplos 
saberes, articulando dimensões musicais, religiosas, gastronômicas e festivas. 
Sob a orientação de mestres como J.V., as crianças se apropriam dos elementos 
tradicionais, assegurando a continuidade da cultura local.

É importante registrar as tensões vividas. A interrupção das atividades do 
CCRM foi apontada por uma criança que disse: “a gente parou de vir porque 
não tinha mais ensaio”, revelando a fragilidade da continuidade cultural diante 
da ausência de recursos e apoio institucional. Ao mesmo tempo, problematizar, 
sob uma perspectiva decolonial, o fato de que nem todos os jovens demonstram 
interesse em participar das atividades culturais. 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 105

Muitos relatam sentir-se deslocados ou distantes da tradição, carregando 
sentimentos de vergonha, timidez e a percepção de não mais se reconhecerem 
na cultura de seus pais. Esses afastamentos não podem ser lidos apenas como 
escolhas individuais, mas como efeitos de processos mais amplos de silenciamento 
e subalternização cultural, marcados pelo racismo estrutural e pela intolerância 
religiosa que atravessam a sociedade brasileira. Como lembra Fanon (2008), o 
racismo não apenas marginaliza, mas também afeta subjetividades, produzindo 
alienação cultural e fragilizando vínculos identitários.

Nesse contexto, é possível compreender que o não pertencimento declarado 
por alguns jovens não se limita ao âmbito pessoal, mas está imerso em relações 
históricas de poder que inferiorizam práticas negras e tradicionais. Hall (2019) 
destaca que a identidade cultural não é fixa, mas um processo de constante 
negociação, marcado por tensões, rupturas e reinscrições. Assim, quando jovens se 
afastam do marabaixo por não se sentirem pertencentes, isso traduz não apenas um 
dilema geracional, mas também os impactos das disputas simbólicas que colocam 
em oposição a cultura dominante e as tradições afro-amazônicas.

No entanto, mesmo diante dessas adversidades, a resistência juvenil se expressa 
de forma significativa. Um participante, por exemplo, afirmou: “mesmo sem ensaio, 
eu canto em casa com minha família”. Essa fala, aparentemente simples, carrega 
um profundo gesto de insurgência cultural: reafirma que o marabaixo, enquanto 
prática viva, não se restringe ao espaço institucional das oficinas, mas se prolonga 
nos quintais, nas casas e na memória coletiva. 

Essa continuidade revela que a tradição, ainda que tensionada por processos 
de exclusão e desvalorização, permanece marcada pela disputa, pela memória e 
pela permanência. Assim, o marabaixo torna-se símbolo de resistência contra o 
apagamento cultural e testemunho da força de uma herança que se reinventa no 
cotidiano, garantindo às novas gerações um espaço de reapropriação e identidade.

Portanto, a pesquisa demonstra que as rodas de conversa, as oficinas e as 
atividades artísticas desenvolvidas pelo CCRM configuram-se como ferramentas 
de extrema importância para a preservação e transmissão da cultura mazaganense. 
Apesar das dificuldades enfrentadas pela interrupção de atividades em alguns 
períodos, observa-se que a resistência das crianças e jovens em manter viva a 
tradição representa um movimento de afirmação identitária e continuidade 
histórica, consolidando Mazagão Velho como território cultural, pedagógico e de 
pertencimento.

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Ao analisar o protagonismo infantil no CCRM, em Mazagão Velho, 
observa-se que as oficinas se configuram como instrumentos pedagógicos e 
socioculturais fundamentais para a construção identitária e para o desenvolvimento 
do conhecimento histórico, cultural e social das crianças acerca da trajetória da 
comunidade. Nesse contexto, o CCRM se afirma como espaço de memória e 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 106

resistência, oferecendo às novas gerações um ambiente formativo que possibilita 
a vivência, a experimentação e o fortalecimento de vínculos com a ancestralidade 
africana. Tal dinâmica contribui diretamente para processos de autoafirmação e 
valorização da identidade negra das crianças mazaganenses.

Os relatos infantis evidenciam que o CCRM é percebido como um espaço de 
vivência cultural marcado pela vitalidade e pela interação coletiva, onde o marabaixo 
se manifesta de forma concreta por meio da música, da dança e da improvisação de 
versos. Trata-se, portanto, de um espaço de aprendizado que transcende o aspecto 
instrucional, assumindo caráter lúdico, afetivo e de socialização. Particularmente 
nas oficinas de percussão, as crianças desenvolvem habilidades instrumentais, ao 
mesmo tempo em que internalizam o valor simbólico das caixas e dos tambores 
como elementos históricos e culturais da comunidade.

As falas das crianças funcionam como testemunhos significativos da 
importância do Grupo Raízes do Marabaixo enquanto elo com a história, a cultura 
e a identidade locais. Nessas narrativas, emergem aprendizagens relacionadas 
à memória coletiva, aos antepassados e à ancestralidade africana que permeia 
a formação cultural da região. Tais expressões infantis traduzem orgulho e 
pertencimento, reconhecendo a herança africana como dimensão constitutiva de 
sua identidade e atribuindo ao marabaixo e ao batuque a função de manter viva 
uma tradição de resistência e continuidade cultural. Dessa forma, a participação 
infantil no grupo assume papel central na conexão com as raízes históricas e na 
consolidação da identidade cultural.

Os depoimentos também revelam que o CCRM é concebido pelas crianças 
como ponto de referência para os saberes culturais de Mazagão Velho. Nas suas 
falas, nota-se não apenas amor e afeto, mas também certa nostalgia em relação ao 
espaço, considerando os desafios enfrentados, como o desgaste físico e a paralisação 
de algumas atividades socioculturais. Esse sentimento revela a consciência precoce 
da relevância do CCRM enquanto patrimônio cultural coletivo.

As análises apontam, portanto, que o CCRM representa um lócus privilegiado 
de produção, transmissão e ressignificação de conhecimentos culturais. No âmbito 
do grupo infantil Raízes do Marabaixo, evidencia-se que as crianças compreendem, 
ainda em fase inicial de formação, a importância de preservar e valorizar o centro 
como espaço educativo, cultural e identitário. Suas falas, carregadas de autenticidade, 
pureza e consciência cultural, demonstram respeito pelas tradições e um forte apreço 
pelas raízes do marabaixo, reconhecendo que tais práticas carregam a história e a 
identidade do povo mazaganense.

Nesse sentido, o CCRM pode ser compreendido como expressão da “cultura 
popular”, em diálogo com o movimento dos Centros Populares de Cultura (CPC) 
e dos Movimentos de Cultura Popular (MCP) que emergiram no Brasil na década 
de 1960, no contexto das mobilizações sociais lideradas por intelectuais, estudantes 
e trabalhadores. Assim, o CCRM transcende o caráter de espaço cultural local para 
assumir um papel estratégico na afirmação da identidade negra na região, ancorado 
nas heranças culturais, religiosas e históricas de matriz africana e afro-brasileira, 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 107

reafirmando sua importância como espaço de resistência, memória e continuidade 
cultural.

REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Cláudia Patrícia Nunes. Um inventário arquivístico do Ciclo do 
Marabaixo: vestígios de resistência da cultura afro-amapaense. 2024. Tese (Doutorado) – 
Curso de Ensino, Universidade do Vale do Taquari - Univates, Lajeado, 2024. Disponível 
em: http://hdl.handle.net/10737/4848. Acesso em: 22 set. 2025.

BAUMAN, Zygmunt. Identidade: entrevista a Benedetto Vecchi / Zygmunt Bauman; 
tradução Carlos Alberto Medeiros; [introdução de Benedetto Vecchi]. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2021.

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo, SP: Edições 70, 2016.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. 2. ed. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2019.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Saber e ensinar: três estudos de educação popular. 3. ed. 
Campinas: Papirus, 1986.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Educação Popular na Escola Cidadã. Vozes, Petrópolis, 
2000.

CUSTÓDIO, Elivaldo Serrão; FOSTER, Eugénia da Luz Silva (org). Olhares 
indagativos sobre práticas racistas na escola e caminhos de superação. Rio de Janeiro: 
e-Publicar, 2023. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

FOSTER, Eugénia da Luz Silva; CUSTÓDIO, Elivaldo Serrão (org). Vozes, saberes e 
resistências cotidianas na educação para as relações étnico-raciais. 1. ed. Curitiba: 
Appris, 2024.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 54. ed. 
Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2016.

FREIRE, Paulo. Educação como Prática da Liberdade. 47.ed. atual - São Paulo: Paz e 
Terra, 2020.

GOMES, Carlos Augusto; GOMES, Álvaro de Jesus. Luz: Banda Placa. Macapá, 2019.

HAMPATÉ BÂ, Amadou. Tradição viva. In: ZERBO, Joseph K (org.). História geral da 
África I. Brasília: MEC/Unesco, 2010.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: Lamparina, 
2019. 

http://hdl.handle.net/10737/4848


Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 84-108, 2025. ISSN 1983-0378 108

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 
Tradução: Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2017.

HOOKS, Bell. Olhares negros: raça e representação. São Paulo: Elefante, 2019.

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos de Metodologia 
Científica. São Paulo: Atlas, 2017.

MADUREIRA, Daniel de Nazaré de Souza. Marabaixo e seus “ladrões”: a história 
afroamapaense sintetizada no cancioneiro popular como elemento fomentador de estudos 
literários. 2019. 112f. Dissertação (Mestrado em Ciências) - Universidade Federal Rural 
do Rio de Janeiro, Seropédica - RJ, 2019. Disponível em: https://tede.ufrrj.br/jspui/
bitstream/jspui/5182/2/2019%20-%20Daniel%20de%20Nazar%c3%a9%20de%20
S.%20Madureira.pdf. Acesso em: 22 set. 2025.

MINAYO, Maria Cecília de Souza (org.). Pesquisa Social: Teoria, método e criatividade. 
18. ed. Petrópolis: Vozes, 2011.

MOURA, Gloria. Festas dos quilombos; Lamberto Scipioni, fotos. Brasília: Universidade 
de Brasília, 2012.

MUNANGA, Kabengele. Negritude-Nova Edição: Usos e sentidos. Autêntica Editora, 
2019. 

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Pólen, 2020.

PINHEIRO, Angleson Pantoja. A cultura de Mazagão Velho e a festa de São Tiago 
das crianças são joias raras: a construção da identidade cultural mazaganense a partir 
da festa de São Tiago Mirim, Mazagão Velho-AP. 2023. 161 f. Dissertação (Mestrado 
em Educação) – Universidade Federal do Amapá, Macapá, 2023. Disponível em: 
https://www2.unifap.br/ppged/files/2023/08/Dissertacao_-ANGLESON-PANTOJA-
PINHEIRO_V.-final.pdf. Acesso em: 12 jan. 2024.

SEVERO, José Leonardo Rolim de Lima. Educação não escolar como campo de práticas 
pedagógicas. Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, Brasília, v. 96, p. 561-576, 
2015. 

SILVA, Maria José Lopes da. As artes e a diversidade étnico-cultural na escola básica. In: 
MUNANGA, Kabengele, (org.). Superando o Racismo na escola. Brasília: 2005. 

TUAN, Yi-Fu. Espaço e lugar: uma perspectiva da experiência. Londrina: Eduel, 2015.

VIDEIRA, Piedade Lino. O Marabaixo do Amapá: encontro de saberes, histórias e 
memórias afro-amapaenses. Revista Palmares, Brasília, v. 10, n. 8, p. 16-21, 2014.

VIDEIRA, Piedade Lino. Marabaixo, dança afrodescendente: significando a identidade 
étnica do negro amapaense 2. ed. - Curitiba: Brazil Publishing, 2020.

https://tede.ufrrj.br/jspui/bitstream/jspui/5182/2/2019%20-%20Daniel%20de%20Nazar%c3%a9%20de%20S.%20Madureira.pdf
https://tede.ufrrj.br/jspui/bitstream/jspui/5182/2/2019%20-%20Daniel%20de%20Nazar%c3%a9%20de%20S.%20Madureira.pdf
https://tede.ufrrj.br/jspui/bitstream/jspui/5182/2/2019%20-%20Daniel%20de%20Nazar%c3%a9%20de%20S.%20Madureira.pdf
https://www2.unifap.br/ppged/files/2023/08/Dissertacao_-ANGLESON-PANTOJA-PINHEIRO_V.-final.pdf
https://www2.unifap.br/ppged/files/2023/08/Dissertacao_-ANGLESON-PANTOJA-PINHEIRO_V.-final.pdf

	_Hlk156863972
	_Hlk198766537
	_Hlk198768268
	_Hlk198855081
	_Hlk195136050

