
Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 37

O ENSINO DE LITERATURA AFRO-BRASILEIRA DE AUTORIA 
NEGRA: UMA PROPOSTA DO LETRAMENTO SOCIAL-

IDENTITÁRIO EM SALA DE AULA

Rosemar Eurico Coenga1

José Orlando Soares2

Resumo: Este estudo aborda o ensino de literatura afro-brasileira de autoria negra com uma proposta 
do letramento social-identitário em sala de aula, com ênfase nas contribuições da autora Conceição 
Evaristo. A pesquisa explora como essa escritora promove narrativas antirracistas, desconstruindo 
estereótipos e conferindo visibilidade às vivências das mulheres negras. A literatura é analisada como 
uma ferramenta de resistência e emancipação, além de ser associada a práticas pedagógicas que visam 
a criação de uma educação mais inclusiva e antirracista, sobretudo por meio da implementação das 
Leis 10.639/2003 e 11.645/2008 no currículo escolar.
Palavras-chave: literatura negra; mulheres na literatura; literatura antirracista.

TEACHING AFRO-BRAZILIAN LITERATURE BY BLACK 
AUTHORS: A PROPOSAL FOR SOCIAL-IDENTITY LITERACY IN 

THE CLASSROOM

Abstract: This study addresses the teaching of Afro-Brazilian literature by black authors with 
a proposal for social-identity literacy in the classroom, with an emphasis on the contributions of 
author Conceição Evaristo. The research explores how this writer promotes anti-racist narratives, 
deconstructing stereotypes and giving visibility to the experiences of black women. Literature is 
analyzed as a tool of resistance and emancipation, in addition to being associated with pedagogical 
practices that aim to create a more inclusive and anti-racist education, especially through the 
implementation of Laws 10.639/2003 and 11.645/2008 in the school curriculum.
Keywords: black literature; women in literature; anti-racist literature.

1	 Doutor em Programa de Pós-Graduação em Literatura, pela Universidade de Brasília – UNB; 
Professor do Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu em Ensino, Universidade de Cuiabá - 
UNIC. Lattes: http://lattes.cnpq.br/678443752638138. E-mail: rcoenga@gmail.com

2	 Graduado em Letras/Português, mestrando do curso de Pós-Graduação Stricto Sensu em Ensino, 
Universidade de Cuiabá, UNIC; Professor da Secretaria de Educação do estado do Mato Grosso. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/2219758484983721. E-mail: orlando.josesales@gmail.com

Ensino  ·  Humanidades
Revista Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, 2025. ISSN 1983-0378

DOI: https://doi.org/10.22410/issn.1983-0378.v46i2a2025.4114
https://www.univates.br/revistas

-- Artigo recebido em 26/03/2025. Aceito em 20/10/2025. --



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 38

1 INTRODUÇÃO

O presente estudo parte da temática: proposta do letramento social-
identitário em sala de aula, com foco nas obras de escritores que abordam a temática 
antirracista como Conceição Evaristo e Djamila Ribeiro, em especial será abordado 
as obras de Conceição Evaristo, que pensa sobre essa questão, destacando como as 
obras dessa autora negra contribuem para a construção de uma narrativa literária 
antirracista e emancipatória. 

A literatura é um campo de construção de identidades, é um lugar de 
resistência e, no Brasil, historicamente, a mulher negra foi relegada a estereótipos 
e silenciamentos. No entanto, a produção literária contemporânea, especialmente 
por autoras negras, tem desconstruído essas representações, oferecendo visibilidade 
e voz às vivências e subjetividades das mulheres negras. Conceição Evaristo, com 
sua escrita marcada pela “escrevivência” (Evaristo, 2017), termo que destaca a fusão 
entre vida e escrita, revela o cotidiano de mulheres negras nas periferias, trazendo à 
tona a resistência e a ancestralidade africana (Oliveira, 2009). Djamila Ribeiro, uma 
das escritoras antirracistas mais proeminentes do Brasil, aborda como esse tema 
está enraizado na sociedade brasileira, criando desigualdades e abismos sociais. Ela 
destaca que o racismo não é apenas um ato de vontade individual, mas um sistema 
de opressão que nega direitos. A escritora promove a prática antirracista como uma 
urgência, destacando que é uma luta de todos e apresenta caminhos para reflexão e 
ação contra o racismo (Ribeiro, 2019).

A questão que orienta este estudo pode ser traduzida no seguinte problema 
de pesquisa: “De que forma a literatura produzida por Conceição Evaristo contribui 
para a representação e emancipação da mulher negra? 

O objetivo geral é analisar as representações da mulher negra na literatura 
brasileira, e compreender como essas narrativas podem contribuir para uma 
educação mais inclusiva e antirracista. Entre os objetivos específicos, destacam-
se: (1) evidenciar o papel da literatura como ferramenta para uma educação que 
desafie o racismo e promova a equidade de gênero e raça; (2) analisar como as 
leis 10.639/2003 e 11.645/2008, que tratam da inclusão da história e cultura 
afro-brasileira e indígena no currículo escolar, ajudam na ampliação da educação 
antirracista e criação de representações positivas da mulher negra na sociedade. 
(3) Estudar as obras de Conceição Evaristo identificando suas contribuições para a 
literatura afro-brasileira.

Este trabalho se apoia em uma revisão bibliográfica de obras literárias e críticas, 
bem como na análise de estudos acadêmicos voltados para a literatura afro-brasileira 
e as políticas educacionais que visam a inclusão de uma perspectiva antirracista 
nas escolas. O estudo enfatiza a relevância de uma abordagem interdisciplinar que 
conecte a produção literária de mulheres negras às práticas pedagógicas, oferecendo 
um caminho para a construção de uma educação que reconheça e valorize a 
pluralidade cultural e étnica da sociedade brasileira.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 39

1.1 A educação como ferramenta antirracista

A educação tem sido reconhecida como uma ferramenta poderosa na 
luta contra o racismo. Ao longo da história, as desigualdades raciais foram 
sistematicamente reforçadas por meio de estruturas educacionais que reproduzem 
preconceitos e exclusões. No entanto, a educação também oferece a possibilidade 
de transformar essa realidade ao promover valores de equidade, justiça social e 
respeito pela diversidade. Nesse sentido, a educação antirracista se coloca como 
uma abordagem pedagógica e política essencial para combater o racismo em todas 
as suas formas e construir uma sociedade mais inclusiva (Oliveira; Candau, 2010).

A educação antirracista parte do reconhecimento de que o racismo é um 
fenômeno estrutural, enraizado nas instituições e nas práticas sociais cotidianas. 
Não se trata apenas de casos isolados de discriminação ou preconceito, mas de 
uma dinâmica que permeia diversas esferas da vida social, incluindo a escola. As 
instituições de ensino, muitas vezes, refletem as desigualdades raciais presentes na 
sociedade, seja na falta de representatividade de professores e gestores negros, na 
ausência de conteúdos que valorizem a cultura afro-brasileira ou no tratamento 
diferenciado que alunos negros e brancos recebem. Assim, o primeiro passo para uma 
educação antirracista é reconhecer a existência desse problema e suas manifestações 
na sala de aula (Oliveira; Candau, 2010).

A partir dessa constatação, é necessário repensar o currículo escolar. A 
educação tradicionalmente oferecida nas escolas foi, em grande medida, construída 
a partir de uma visão eurocêntrica, ou seja, baseada na perspectiva da Europa 
branca e ocidental, negligenciando as contribuições de outros povos e culturas, 
especialmente as afrodescendentes e indígenas. Essa invisibilidade das histórias e 
saberes de populações negras reforça estereótipos e legitima a subalternização dessas 
pessoas. Uma educação antirracista propõe, então, a revisão do currículo para incluir 
as histórias, culturas e contribuições de africanos e afro-brasileiros, oferecendo aos 
alunos uma visão mais ampla e diversa do mundo (Ferreira, 2012).

Neste contexto, a formação de professores é um aspecto necessário para 
o sucesso da educação antirracista. É fundamental que os educadores estejam 
preparados para lidar com as questões raciais de forma crítica, consciente e 
responsável. Isso significa que eles próprios precisam desconstruir preconceitos 
e estereótipos que, muitas vezes, absorveram ao longo de suas vidas. A formação 
continuada, a reflexão sobre a prática pedagógica e o incentivo à leitura e ao estudo 
de autores negros são caminhos para que os professores possam desenvolver uma 
postura antirracista em sala de aula (Ferreira, 2012). É importante ainda, que seja 
posto em prática, na sala de aula, o que foi estudado nas formações continuadas, 
criando estratégias para desconstrução do racismo nas escolas através de rodas 
de leitura de obras atuais que possam despertar no aluno, uma consciência sobre 
reflexão contínua, da importância de desconstruir todos os tipos de preconceito, 
dentre eles o racial.

É preciso pensar também na promoção de uma convivência escolar pautada 
no respeito e na empatia. A escola deve ser um espaço onde todas as crianças e 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 40

adolescentes, independentemente de sua cor, etnia ou origem, sintam-se valorizados 
e respeitados. Isso implica combater o bullying racial, que afeta, de maneira 
desproporcional, os estudantes negros, e fomentar o diálogo sobre as questões 
raciais, de modo que todos possam entender a importância de uma sociedade diversa 
e inclusiva. Promover debates sobre racismo, discriminação e desigualdades raciais 
ajuda a criar uma geração mais consciente e disposta a combater essas injustiças 
(Oliveira, 2009).

A educação antirracista vai além dos muros da escola, ela deve ser uma tarefa 
coletiva, que envolva a família, a comunidade e toda a sociedade. Isso porque o 
racismo não é uma questão restrita à escola, mas está presente nas relações sociais 
de forma ampla. É necessário que as famílias sejam envolvidas nesse processo, 
compreendendo a importância de educar seus filhos para o respeito à diversidade 
e para a valorização das diferentes culturas. Além disso, a comunidade pode ser 
parceira da escola em ações educativas que promovam a inclusão e o combate ao 
racismo, como eventos culturais, rodas de conversas e atividades que celebrem a 
pluralidade étnica e racial (Oliveira, 2009).

A luta contra o racismo requer um esforço contínuo e coletivo, e a educação, 
ainda que essencial nesse processo, não resolverá, por si só, todas as questões ligadas 
ao racismo. O combate ao racismo é uma tarefa ampla, que envolve mudanças nas 
estruturas políticas, econômicas e sociais. No entanto, a educação tem o potencial 
de ser um espaço privilegiado para a conscientização e a transformação social, ao 
formar cidadãos críticos, conscientes e engajados na construção de uma sociedade 
mais justa.

Portanto, a educação antirracista se configura como uma ferramenta 
indispensável para a construção de um futuro onde o racismo não tenha mais lugar. 
Ela contribui para a desconstrução de preconceitos, a valorização da diversidade e 
a promoção da equidade racial. Para que isso aconteça, é necessário o compromisso 
de toda a sociedade com a transformação das práticas educacionais e das relações 
raciais, para que as próximas gerações possam viver em um mundo onde a cor da 
pele não determine as oportunidades e o valor de uma pessoa. Assim, ao educar para 
o respeito, a inclusão e a igualdade, estamos também educando para uma sociedade 
mais humana e solidária. 

1.2 O paradigma social-identitário e a construção de identidade em grupos 
sociais marginalizados

O paradigma social-identitário é uma abordagem teórica que enfatiza a 
importância da identidade social na construção da realidade e na organização da 
sociedade (Cosson, 2024). Essa abordagem é particularmente útil para entender a 
construção de identidades de grupos sociais marginalizados, que frequentemente 
enfrentam processos de exclusão, discriminação e opressão. A identidade social é 
construída através de processos de interação e negociação entre indivíduos e grupos. 
Esses processos são influenciados por fatores como a cultura, a história, a política e 
economia, que podem reforçar ou desafiar as identidades sociais.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 41

No caso de grupos sociais marginalizados, a construção de identidade é 
frequentemente marcada por processos de exclusão e discriminação. Por exemplo, 
as comunidades afrodescendentes no Brasil enfrentam processos de racismo e 
discriminação que podem afetar negativamente a sua identidade social. No entanto, 
o paradigma social-identitário também reforça a importância da resistência e da luta, 
contra a opressão. Dessa maneira as práticas de produção e consumo do paradigma-
social-identitário demandam de autores e leitores um posicionamento ético que 
confronta e, no seu limite, impõe-se sobre o valor estético. Enquanto produção 
cultural que representa as relações sociais e expressa identidades, a literatura é 
um instrumento de resistência cultural e de luta em busca da construção de uma 
sociedade mais justa e igualitária. Nesse caso, a literatura pressupõe um engajamento 
político que se efetiva pela valorização de autores e obras, que representam e dão voz 
e protagonismo àqueles que foram e ainda são socialmente excluídos e discriminados 
por suas diferenças em relação a sociedade patriarcal e desigual (Cosson, 2024). Os 
grupos sociais marginalizados podem desenvolver identidades sociais que desafiam 
as normas e valores dominantes, e que reivindicam a sua dignidade e direitos. 

O paradigma social-identitário é uma abordagem teórica que pode ajudar 
a entender a construção de identidade de grupos sociais marginalizados. Essa 
abordagem destaca a importância da interação e da negociação na construção da 
identidade social, e também enfatiza a importância da resistência e da luta contra a 
opressão.

1.3 As Leis 10.639/2003 (Brasil, Lei nº 10.639, de 09 de janeiro 2003) e 
11.645/2008 (Brasil, Lei nº 11.645 de 10 de março de 2008) e a educação 
antirracista

As Leis 10.639/2003 e 11.645/2008 são marcos legais fundamentais para a 
promoção de uma educação antirracista no Brasil, e a sua implementação representa 
uma conquista na luta por reconhecimento e valorização da diversidade cultural e 
étnica no ambiente escolar. A Lei 10.639/2003 alterou a Lei de Diretrizes e Bases 
da Educação Nacional (LDB) para tornar obrigatório o ensino da história e cultura 
afro-brasileira nas escolas. Posteriormente, a Lei 11.645/2008 ampliou esse escopo, 
incluindo também a obrigatoriedade do ensino da história e cultura indígena, 
reforçando o compromisso de integrar, de maneira mais completa, a diversidade 
étnica que constitui o Brasil (Lima, 2022).

Essas legislações são fruto de longas lutas dos movimentos negros e indígenas 
para que suas histórias, muitas vezes apagadas ou subalternizadas nos currículos 
escolares, fossem reconhecidas e devidamente ensinadas. Antes da promulgação 
dessas leis, o currículo escolar brasileiro era amplamente baseado em uma perspectiva 
eurocêntrica, com ênfase na história da colonização e na cultura europeia, enquanto 
a contribuição dos africanos escravizados e dos povos indígenas era minimizada ou 
apresentada de forma distorcida. Ainda temos muitos currículos que se mantêm 
assim, mas a partir dessas leis, tornou-se mandatória a inclusão de conteúdos que 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 42

promovam o reconhecimento das lutas e contribuições dessas populações para a 
formação da nação brasileira (Lima, 2022).

No contexto da educação antirracista, essas leis mostram-se necessárias, pois 
visam promover uma visão crítica sobre o racismo estrutural e suas consequências 
históricas. O ensino da história e cultura afro-brasileira e indígena não só traz à tona 
questões relacionadas à escravidão, à marginalização e às desigualdades persistentes, 
mas também valoriza às resistências e às heranças culturais deixadas por essas 
populações, contribuindo para uma sociedade mais inclusiva e plural. Ao destacar 
as trajetórias de luta e resistência de povos negros e indígenas, essas leis combatem 
estereótipos e preconceitos que, por séculos, foram perpetuados nas narrativas 
oficiais (Costa, 2024).

A implementação da Lei 10.639/2003, por exemplo, exige que as escolas 
promovam o estudo da história da África e dos africanos, das lutas dos negros no 
Brasil, da cultura negra brasileira e da sua influência na formação da sociedade 
nacional, especialmente nas áreas social, econômica e política. No caso da Lei 
11.645/2008, há a exigência de que se estude também a cultura e a história dos 
povos indígenas, suas tradições, línguas e contribuições à construção do Brasil. 
Esse conhecimento proporciona uma formação mais rica e diversificada, e 
prepara os alunos para compreender a complexidade da sociedade brasileira e seu 
multiculturalismo. 

Em relação ao impacto dessas leis na representação da mulher negra, é 
importante reconhecer que o racismo e o sexismo se entrecruzam na formação das 
desigualdades vividas por essas mulheres. Historicamente, as mulheres negras têm 
sido duplamente marginalizadas: pela cor da pele e pelo gênero. A invisibilidade de 
suas contribuições e a perpetuação de estereótipos negativos sobre a mulher negra 
– que vai desde a hiperssexualização até a ideia de submissão – são amplamente 
disseminadas pela mídia, pelo senso comum e também pelo sistema educacional 
(Alencar, 2018).

Com a implementação das Leis 10.639/2003 e 11.645/2008, há uma 
oportunidade significativa para que essa representação seja revista. Ao incorporar 
conteúdos sobre as lutas e realizações de mulheres negras, as escolas passam a oferecer 
uma visão mais positiva de suas trajetórias. As contribuições de mulheres negras 
como Conceição Evaristo, Djamila Ribeiro, Dandara dos Palmares, Lélia Gonzalez, 
Carolina Maria de Jesus, e tantas outras, podem ser incluídas nos currículos, 
permitindo que os estudantes tenham acesso a figuras históricas que romperam com 
as barreiras impostas pela sociedade racista e patriarcal. Dessa forma, a representação 
da mulher negra na sociedade ganha novos contornos, fugindo dos estereótipos que 
frequentemente a aprisionam em papéis de subordinação (Alencar, 2018).

Essas leis incentivam a promoção de práticas pedagógicas que discutam questões 
de gênero e raça de forma interseccional. Isso significa que, ao abordar a história e 
cultura afro-brasileira e indígena, os educadores podem (e devem) problematizar as 
desigualdades que afetam de maneira diferenciada as mulheres negras e indígenas. 
Essa abordagem interseccional possibilita uma educação mais inclusiva e crítica, 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 43

que valoriza a mulher negra em toda a sua complexidade, reconhecendo suas lutas 
contra o racismo e o machismo, e celebrando suas conquistas (Alencar, 2018).

Essas leis também levam a um empoderamento das alunas negras dentro 
do ambiente escolar. A representação positiva de mulheres negras no currículo 
escolar pode contribuir para a autoestima e a identidade dessas estudantes. Verem-
se representadas de maneira digna e respeitosa nas aulas de história, literatura e 
outras disciplinas pode ajudar a romper com o ciclo de exclusão e subalternização 
que muitas vezes caracteriza a experiência escolar de meninas negras. Esse tipo de 
reconhecimento é fundamental para que elas se sintam parte ativa e valorizada da 
sociedade, com plenas capacidades de liderança e realização.

Assim, é necessário destacar que a efetiva implementação dessas leis ainda 
enfrenta desafios significativos. Muitos professores não receberam formação 
adequada para trabalhar com esses conteúdos e, em alguns casos, a resistência 
cultural ou o desconhecimento sobre a importância dessas temáticas ainda 
persistem. Portanto, para que as Leis 10.639/2003 e 11.645/2008 alcancem todo 
o seu potencial transformador, é preciso investir na formação continuada dos 
educadores e na produção de materiais didáticos que reflitam a diversidade racial e 
de gênero do país (Costa, 2024).

Desse modo, as Leis 10.639/2003 e 11.645/2008 são instrumentos essenciais 
para a promoção de uma educação antirracista, ao exigirem a inclusão da história 
e cultura afro-brasileira e indígena nos currículos escolares. Elas oferecem uma 
oportunidade valiosa para revisar e ampliar a representação da mulher negra na 
sociedade, resgatando suas histórias de resistência e subvertendo estereótipos 
negativos. Ao formar estudantes mais conscientes e críticos sobre as questões raciais 
e de gênero, essas leis contribuem para a construção de uma sociedade mais justa e 
igualitária, onde a diversidade seja verdadeiramente respeitada e valorizada.

1.4 Os impactos da literatura afro-brasileira para a representação positiva da 
mulher negra na sociedade

A literatura afro-brasileira tem se mostrado importante na construção de uma 
representação mais positiva e diversa da mulher negra na sociedade, rompendo com 
estereótipos de subalternização e dando visibilidade a experiências que por muito 
tempo foram marginalizadas. Através de vozes literárias negras, especialmente 
femininas, a mulher negra passa a ser retratada de maneira mais ampla, como 
protagonista de sua própria história, capaz de refletir sobre as suas vivências, 
suas dores, resistências e, principalmente, suas conquistas. Ao longo do tempo, 
a literatura afro-brasileira tornou-se um espaço de resistência e de afirmação da 
identidade negra e feminina, proporcionando um lugar de fala para aquelas que, 
historicamente, foram silenciadas.

Desde a década de 1980, a produção de escritores que assumem seu 
pertencimento enquanto sujeitos vinculados a uma etnicidade afrodescendente 
cresce em volume e começa a ocupar na cena cultural, ao mesmo tempo em que as 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 44

demandas do movimento negro se ampliam e adquirem visibilidade institucional. 
Desde então, cresce da mesma forma, mas não na mesma intensidade, a reflexão 
acadêmica voltada para esses escritos, que, ao longo do século XX, foram objeto 
quase que exclusivo de pesquisadores estrangeiros como Bastide, Sayrs, Rabassa, e 
Brookshaw, entre outros (Duarte, 2005). 

No alvorecer do século XXI a literatura afro-brasileira passa por um momento 
rico em realizações e descobertas, que propiciam a ampliação do seu corpus, na 
prosa e na poesia, paralelamente ao debate em prol de sua consolidação acadêmica 
enquanto campo específico de produção literária – distinto, porém em permanente 
diálogo com a literatura brasileira tout court. Enquanto muitos ainda indagam se a 
literatura afro-brasileira realmente existe, a cada dia a pesquisa nos aponta para o 
vigor dessa escrita; ela tanto contemporânea, quanto se estende a Domingos Caldas 
Barbosa, em pleno século XVIII. Enfim, essa literatura não só existe como se faz 
presente nos tempos e espaços históricos de nossa constituição enquanto povo; não 
só existe como é múltipla e diversa (Duarte, 2005).

A invisibilidade das mulheres negras no campo literário foi, durante muitos 
anos, um reflexo das estruturas racistas e patriarcais que permeiam a sociedade 
brasileira. No entanto, à medida que a literatura afro-brasileira ganhou força e 
espaço, autoras como Conceição Evaristo, Carolina Maria de Jesus, Miriam Alves, 
Djamila Ribeiro, entre outras, passaram a ocupar um papel central na construção 
de narrativas que desconstroem o racismo e o sexismo. Essas escritoras não apenas 
colocam a mulher negra como protagonista, mas também reconfiguram os 
estereótipos que tradicionalmente a retratam de maneira inferiorizada.

Um dos impactos mais significativos da literatura afro-brasileira é o 
reconhecimento da mulher negra como uma figura dotada de subjetividade e 
complexidade. Nas obras dessas autoras, as mulheres negras são representadas em 
suas várias dimensões: como trabalhadoras, mães, líderes, amantes, intelectuais, 
sonhadoras e sobreviventes. Elas não são mais vistas apenas sob o prisma da opressão, 
mas também da resiliência, da criatividade e da essência. Esse tipo de representação 
é poderoso, pois oferece um contraponto às representações historicamente 
construídas pela literatura brasileira hegemônica, que muitas vezes reduzia a mulher 
negra a papéis subalternos, como o de escrava ou empregada doméstica, ou a figuras 
hiperssexualizadas (Job, 2011).

A obra de Conceição Evaristo, traz à tona o conceito de “escrevivência”, uma 
escrita que emerge diretamente das vivências e experiências das mulheres negras. Em 
suas obras como “Olhos D’água (2003), “Becos de Memória (2006), “Insubmissas 
Lágrimas de Nossos Olhos (2011) e “Ponciá Vicêncio (2003). Evaristo explora 
o cotidiano das mulheres negras, suas relações com a sociedade, suas angústias e 
sonhos, tudo de uma perspectiva que valoriza a oralidade e a tradição africana. 
A autora não só reconstrói o imaginário acerca da mulher negra, mas também 
coloca em evidência os mecanismos de resistência cultural e identitária que elas 
desenvolvem ao longo de suas vidas. Ao fazer isso, Evaristo proporciona uma 
identificação profunda para mulheres negras leitoras, que se veem representadas nas 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 45

histórias e experiências contadas por ela (Andrade, 2018). Para Conceição Evaristo, 
(2017) “escrevivência” é uma forma de descrever sua própria experiência de escrita 
que simboliza resistência e sobrevivência. É um conceito que combina a ideia de 
escrita (escrever) com a ideia de vivência (viver). Para Evaristo é uma forma de 
escrever que é profundamente ligada a sua própria vida e experiência, e que permite 
que ela processe e faça sentido do mundo ao seu redor. Para a autora:

A nossa escrevivência não pode ser lida como história de ninar os da casa-
grande, mas sim para incomodá-los em seus sonhos injustos. A nossa escrita 
é uma forma de resistência, uma forma de dizer não ao silenciamento, não 
a invisibilidade. Nós, mulheres negras, temos uma história que precisa ser 
contada, uma história que precisa ser ouvida (Evaristo, 2011).

A literatura afro-brasileira também é essencial para a desconstrução de 
estereótipos sobre o corpo da mulher negra. Por muito tempo, a sociedade brasileira 
produziu e reproduziu imagens estigmatizantes e sexualizadas das mulheres negras, 
o que contribuiu para sua marginalização e objetificação. Escritoras afro-brasileiras, 
ao problematizarem essas questões em suas obras, reapropriam-se de suas identidades 
corporais e redefinem a maneira como seus corpos são vistos. Ao abordar questões 
de gênero e sexualidade a partir de uma perspectiva que leva em conta o impacto do 
racismo e do machismo, essas autoras subvertem o olhar colonial que historicamente 
reduziu a mulher negra a um objeto de desejo exótico e desumanizado (Andrade, 
2018).

A poesia, especialmente, tem sido um espaço rico para essa reconfiguração do 
corpo e da identidade negra. Poetas como Elisa Lucinda e Mel Duarte, entre outras, 
utilizam a poesia como uma forma de expressão política e de reafirmação de suas 
identidades como mulheres negras. Através de suas palavras, elas discutem temas 
como a autoaceitação, o racismo, o empoderamento feminino e a ancestralidade. A 
poesia se torna, então, uma ferramenta para afirmar a dignidade da mulher negra e 
para desmistificar as concepções racistas e sexistas que por tanto tempo dominaram 
a sociedade (Oliveira, 2014).

Além de reconfigurar a imagem da mulher negra na literatura, a literatura 
afro-brasileira também tem um impacto significativo na formação de novas 
gerações. Para jovens negras, o contato com obras que as representam de maneira 
positiva e empoderadora tem um efeito transformador. Elas passam a se ver em 
personagens que se parecem com elas, com suas famílias e comunidades, e isso gera 
um sentimento de pertencimento e autoestima. A literatura se torna, assim, uma 
ferramenta de formação identitária, de fortalecimento emocional e de resistência 
contra a opressão racial e de gênero (Oliveira, 2014).

O impacto da literatura afro-brasileira na representação da mulher negra 
também se dá no âmbito acadêmico e intelectual. O surgimento e o fortalecimento 
de uma crítica literária negra têm possibilitado que essas obras sejam analisadas e 
valorizadas em seus próprios termos, com base em referências e paradigmas que 
levam em consideração a especificidade da experiência afro-brasileira. Assim, essa 
literatura deixa de ser vista como um apêndice ou uma exceção à literatura brasileira 



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 46

dominante e passa a ser reconhecida como um campo literário autônomo, com suas 
próprias tradições, temas e questões. Esse reconhecimento no campo acadêmico 
contribui ainda mais para a afirmação da mulher negra como sujeito criador de 
cultura e conhecimento, subvertendo a tradição intelectual que historicamente a 
excluiu (Ferreira, 2015).

Desse modo, a literatura afro-brasileira tem sido fundamental para a promoção 
de uma representação mais positiva da mulher negra na sociedade. Ao romper com 
os estereótipos e narrativas racistas e sexistas, essas autoras proporcionam uma nova 
visão da mulher negra como sujeito pleno, capaz de resistir, criar e transformar a 
realidade. Através de suas obras, elas não só dão voz às experiências das mulheres 
negras, mas também contribuem para a formação de uma nova consciência social, 
mais crítica e sensível às questões de raça e gênero. Ao se apropriar da palavra e da 
escrita, as mulheres negras afirmam sua existência e protagonismo, e essa afirmação 
reverbera em todas as esferas da vida social. A literatura, portanto, torna-se um 
espaço de emancipação e transformação, onde a mulher negra pode finalmente se 
reconhecer e ser reconhecida em sua plenitude.

2 CONCLUSÃO

Este estudo apontou a importância central da literatura afro-brasileira 
na construção de uma nova representação da mulher negra, rompendo com 
estereótipos historicamente enraizados e oferecendo uma visão mais humanizada de 
suas experiências e subjetividades. Ao estudar as obras de autoras como Conceição 
Evaristo, observamos como essas produções literárias desafiam as estruturas racistas 
e patriarcais que permeiam a sociedade brasileira, contribuindo para a criação de 
uma narrativa emancipatória e antirracista.

Essas obras proporcionam visibilidade a vozes que por muito tempo foram 
silenciadas, resgatando a memória, a resistência e a identidade das mulheres negras. 
Por meio da “escrevivência”, de Evaristo, a literatura assume o papel de ferramenta 
política, educativa e transformadora. A análise realizada demonstra como a inclusão 
da história e cultura afro-brasileira e indígena nas escolas, promovida pelas Leis 
10.639/2003 e 11.645/2008, pode contribuir para a construção de uma educação 
antirracista que valorize a diversidade étnica e de gênero.

A literatura afro-brasileira não apenas transforma a maneira como as mulheres 
negras são representadas na sociedade, mas também inspira novas gerações a se 
reconhecerem como protagonistas de suas próprias histórias. Ao oferecer novas 
perspectivas e possibilidades de identidade, essa produção literária impulsiona a luta 
por uma sociedade mais justa e inclusiva, onde as experiências e contribuições das 
mulheres negras sejam plenamente reconhecidas e valorizadas. Assim, este estudo 
reforça a importância de continuar investindo na valorização dessas narrativas, tanto 
no campo literário quanto no âmbito educacional, para que a educação antirracista 
seja um pilar efetivo na luta contra o racismo e o sexismo no Brasil.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 47

REFERÊNCIAS

ALENCAR, Maria Gisele. As leis 10.639/2003 e 11.645/2008 na prática educacional 
do ensino básico brasileiro. CIET – EnPED, 2018. Disponível em: https://ciet.ufscar.
br/submissao/index.php/ciet/article/view/1286. Acesso: 15/10/2024.

ANDRADE, Lothian Ancestralidade, memória e autorrepresentação da mulher 
negra na literatura afro-brasileira contemporânea em “Olhos d´água”, de Conceição 
Evaristo. Revista Entrelaces, 2018. Disponível em: https://repositorio.ufc.br/handle/
riufc/39801. Acesso: 15/10/2024.

BRASIL. Lei 10.639/2003, de 9 de janeiro de 2003. Diário Oficial da União, Poder 
executivo, Brasília.

BRASIL. Lei 11.645/2008 de 10 de março de 2008. Diário Oficial da União, Poder 
executivo, Brasília.

BRASIL. Lei nº 9.394 de 20 de dezembro de 1996. Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional. 1996.

COSTA, M.A.S. Políticas públicas para uma educação antirracista: Um estudo 
acerca da percepção em torno das Leis nº 10.639/2003 e nº 11.645/2008 na 
escola “Canto do Saber” em São Bernardo – MA. Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado à Universidade Federal do Maranhão, para obtenção do título de Graduação 
em Ciência Sociais, 2024. Disponível em: https://monografias.ufma.br/jspui/
handle/123456789/7457. Acesso: 15/10/2024.

DANTAS, Carolina/Matos, Hebe/Abreu, Marta. O Negro no Brasil: Trajetórias e Lutas 
em 10 aulas de história. Rio de Janeiro: Objetiva, 2012.

DUARTE, Eduardo de Assis: Por um Conceito de literatura afro-brasileira, Minas 
Gerais, Literafro, 2019

Evaristo, Conceição. Olhos D’água. Rio de Janeiro: Pallas 2003.

FERREIRA, Aparecida. Jesus Teoria Racial Crítica e Letramento Racial Crítico: 
Narrativas e Contranarrativas de Identidade Racial de Professores de Línguas. Revista 
da ABPN, Dossiê Temático “Raça, Ciência e Gênero”, v.6, n.14, 2014. Disponível em: 
https://abpnrevista.org.br/site/article/view/141. Acesso: 12/10/2024.

FERREIRA, Aparecida de Jesus. Educação antirracista e práticas em 
sala de aula: uma questão de formação de professores. R. Educ. Públ. 
[online], v.21, n.46, 2012. Disponível:em:http://educa.fcc.org.br/scielo.
php?pid=S223820972012000200005&script=sci_abstract. Acesso: 12/10/2024.

JOB, S.M. Em texto e no contexto social: mulher e literatura afro-brasileiras. Tese de 
Doutorado em Literatura apresentado à Universidade Federal de Santa Catarina,2011. 
Disponívelem:https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/95228t. Acesso: 12/10/2024.



Signos, Lajeado, ano 46, n. 2, p. 37-48, 2025. ISSN 1983-0378 48

LIMA, A.A. Leis nº 10.639/2003 e nº 11.645/2008 e educação antirracista: ideias 
de um grupo de docentes de química. Revista Ensino e Multiplicidade, v.8, n.2, 2022.
Disponívelem:https://cajapio.ufma.br/index.php/ens-multidisciplinaridade/article/
view/18720. Acesso: 12/10/2024.

OLIVEIRA, L.H.S. “Escrevivência” em Becos da memória, de Conceição 
Evaristo. Rev. Estud.Fem.,17(2),2009. Disponívelem:https://www.scielo.br/j/ref/a/
X8t3QSJM5dMTjPTMJhLtwgc/?lang=pt&format=html#. Acesso: 14/10/2024.

OLIVEIRA, L.F.; CANDAU, Vera. Maria. F. Pedagogia decolonial e educação 
antirracista e intercultural no Brasil. Educ. Rev. [online], v.26, n.01, 2010. Disponível 
em: http://educa.fcc.org.br/scielo.php?pid=S0102-46982010000100002&script=sci_
abstract. Acesso: 14/10/2024.

OLIVEIRA, L.F. Educação antirracista: tensões e desafios para o ensino de sociologia. 
Educação Real. 39 (1), 2014. Disponível em: https://www.scielo.br/j/edreal/a/
fBVxRfkk5pqpzxLqr5RcNxp/#. Acesso: 16/10/2024.

RIBEIRO, Djamila. Pequeno Manual Antirracista. São Paulo: Companhia das Letras 
2019.


